### HOKUGA 北海学園学術情報リポジトリ

| タイトル | 人生 がゲームであるという可能性について      |
|------|---------------------------|
| 著者   | 川谷,茂樹; KAWATANI, Shigeki  |
| 引用   | 北海学園大学学園論集(151): (1)-(23) |
| 発行日  | 2012-03-25                |

# 〈人生〉がゲームであるという可能性について

川谷

茂

樹

### はじめに

人々はそのことを意識しない。だが、それを行うのである。

マルクス『資本論

う可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されはう可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されはう可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されはう可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されは方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されは方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されは方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されは方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されは方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されは方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されは方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されは方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されば方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されば方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されば方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されば方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されば方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されば方可能性があるからだ。本稿の主題は、かつていったん提示されば方可能性があるからだ。本稿の主題は、かっていったん提示されば方式に対している。

自分がそのゲームをプレイしていることを知らないのか。ば、それはどのような枠組みをもつのか。そして、われわれはなぜ、テーゼである。すなわち、人生がもし全体としてゲームであるならしたが、ほとんど手つかずのまま放置され忘れ去られている後者の

# ̄〈ゲーム〉とは何か

を与えている。ちなみにこの定義は、スポーツ哲学の文脈においてを与えている。ちなみにこの定義は、スポーツ哲学の文脈において、が一ム内部的目的)とは、構成的ルールに従って、つまり非効率的な手段は禁じられている(ゲーム構成的ルール)。(三)勝も効率的な手段は禁じられている(ゲーム構成的ルール。(三)勝のまで、で一ム内部的目的)とは、構成的ルールに従って、つまり非効率的な手段によって前提的目的を達成すること。(四)プレイヤーが本的な手段によって前提的目的を達成すること。(四)プレイヤーが本的な手段によって前提的目的を達成すること。(四)プレイヤーが本的な手段によって前提的目的を達成すること。(四)プレイヤーが表示的な手段によっている。

ゴルフというゲームを例にとり、その前提的目的をカップ(穴)

ため、それだけである。 によって禁止されている。 そしてゴルファーがゴルフのルールに従うのは、 をより困難にする)手段によって前提的目的を達成することである。 にボールを入れることであるとする。しかし、たとえば手で直接ボ )構成的ルールに従って、 、を持ってその目的を達成すること(最も効率的な手段) つまり相対的に非効率的な したがってゴルフをプレイするとは、 ただゴルフをする (目的の達成 はルー そ ル ]

ある。 四十年にわたって、 せるためである。 手段をルールによって禁止するという点にある。 理的な手段が選ばれる。 はせず、 ざまな議論がなされているが、 ポーツ」 その障害をわざわざ人為的に設定してそれを克服するという活動で というと、 ば cal activities) あるいは手段的活動 こうした特徴をもつゲームに対立するのは、 れる活動である。そこでは目的を達成するために最も効率的で合 なお、 や 考察の出発点として前提する。 ただ単に、 「プレイ」という概念との関連をめぐって、すでにさま 以上のスーツによるゲームの規定については、 〈ゲーム〉とは、 一貫して自身のゲーム規定を堅持している。 その禁止によって可能になるゲームを成立さ ゲームがゲームたるゆえんは、 今回はそれに立ち入って論ずること 任意の目的を達成するにあたって (instrumental activities) ~ ~ ~ ~ちなみにスーツ自身はほぼ 技術的活動 なぜ禁止するのか そのような 特に「ス (techni-

## 〈人生〉 はどのようなゲームでありうるか の可能性とその基本構造 つ

# 前提的目的と構成的ルール

り、 ば、

目的 レイヤーは 最も手っ取り早い手段 ヤーは何を目指してどうプレイすればよいのかわからない。し なわち勝利(ないし成功)の内実が不明であり、 ほとんど空虚なゲームである。言い換えると、 の規定は、「自殺せずに死ぬ」ことである。言うまでもなく、 目的とする、 のルールだからである。「人生=ゲーム」(これ以後は「死を前提的 く)ゲームである。なぜ自殺してはならないか。 を採用すると、これだけですでに人生は 成するために最も効率的な手段を禁ずるというスーツのゲーム規定 めに最も合理的な手段は の前提的目的を〈死〉とする。この場合、 (負けた) ことになるのかわからないので、 右のゲーム規定を〈人生〉に適用するとどうなるだろうか。 その手段を禁止する構成的ルールが存在するはずである。 人生ゲームの構成的ルールは を最終的に達成できないプレイヤー、 (おそらく) いない 人生というゲーム」をこのように表記する) (自殺) 〈自殺〉である。 が禁止されているとはいえ、 〈自殺の禁止〉 (決して技術的活動ではな 前提的目的を達成するた 人生がゲームであるなら 人生=ゲームのプレ ゲーム内部的目的 である。 どうすれば勝っ それがこのゲーム つまり死なないプ の最小限 目的を達 前提的 つま た

れわれが達成できたりできなかったりするようなものではない、 中心的な困難は、 (目的) という概念にある。 つまり、 宛 はわ そ

5 考えられる。 まり、それ以上展開させなかった理由の一つは、この点に存すると 的とする人生=ゲームを一つの「サンプル」として提示するにとど だとは思えない。 決着不可能である。 かという主観的な事実問題に帰着する。 ているものが目的だと考えられている。 自 れは目的 のようなものが果たしてわれ かの理 がほんとうに :身がその真相を知っているかどうかはともかく、 題に関連してスーツは、 (意識的にせよ無意識的にせよ) |由で知らないことがありうるという解答を与えている。 概念の心理主義的解釈に基づいている。 会死 スーツ自身がこの意味での、 したがってこの心理主義的アプローチは生産的 を目的として心理的に追求しているのかどう われわれは自分が追求してい - われの前提的目的たりうるのか。 心理的にその達成を追求し だとするとこれはおそらく そうすると争点は、 つまり死を前提的目 つまり、 依然としてわれ 、る目的 われわ れれわ いを何 この n

この 禁止されているので、勝敗を決定しうるのはむしろ生き方であろう。 的を達成するか、 目的を達成できたかどうかではなく、 で心理的な事実問題に還元する必要がなくなる。 とみなしうる。 を求めているかどうかに関わりなく、 を限界ないし客観的目的と捉えるならば、 提的目的とする人生=ゲームの勝敗の規準になりうるのは、 観点からは、 目的概念の非心理主義的な解釈も可能だろう。 このように考えると、 つまり死に方以外にはありえない。 〈よき生とは何か〉 〈どう生きるべきか〉というソ 死を人生の目的=〈終り end〉 どのようにして(how)その目 人生=ゲー われわれが主観的にそれ -ムの成否を主観的 死をこの意味で前 しかし自殺は つまり目的 前提的

> その前に人生=ゲームの参加資格を考察しよう。 クラテス的問いは、 き か〉 と変換しうる。 ^このゲームに勝つためにはどのようにプレイす 人生=ゲー ムの勝敗につ ζJ ては

ベ

### $\equiv$ 参加資格と参加

か。

るが、 れは、 でもこのゲームをプレイすることが てのみである。一方で、 ングで死ねない) ている存在者も、 自殺ができないので、 ただ生きているだけで自分が死ぬことを知らない存在者は、 このゲームに参加できる条件・資格 サピエンス)である必要はな 人生= ムのルールたりうるのは、 それがいつなのかは知らない存在者であ 自分がいつか必ず死ぬこと(自らの前提的目 ゲームのプレイヤーでありうるのはどんな存 のだから自殺が不可能である。 死ぬタイミングを自分で選べな 参加できない。 右の参加基準を満たしていれば、 自殺 できる。 (反則) また、 (qualification) 自分が ができる存在者に対し 生物学的にヒ 自殺禁止 不死の いつ 的 自 とは を 在者 分 死 誰 知って 卜 存在者や 何だろう 定義上 タイミ 1 か ( ホ 何 ル が モ

ゲー

 $\parallel$ 

るか。 経験不可 同列に置くことができる視点を獲得した。 性の空間を開くことができるようになったと同時に、 語の習得とともに、 見えるのか。 では、 なぜ事実上ヒトだけが、このゲームをプレイしてい この参加基準を満たすためにどのような能力が 能 決定的なのはおそらく したがって認識不可能であるにもかかわらず、 「否定」という操作によって現実とは (言語) 自分の である。 粂 自分を他人と 異 必要とされ へなる可 根源的に 他 人の

をもっている。 語を習得させることは、 死 ることができるようになる。 とによってこのゲームの参加資格を与えることである。 は同じゲームをプレイできるようになった。 よってはじめて、 ムプレイヤーの再生産システムである。 から自分の死を類推しうるようになった。 自殺するかどうか(「生きるか死ぬか」)という選択肢 われわれはただ死ぬだけにとどまらず、〈自殺〉す 自分が死ぬという「事実」を認識させるこ 人生=ゲームの参加資格を得た者だけ 〈言語〉を習得することに だとすると、 だからこそ、 これはゲー 子供に言 わ 自由 n わ n

ばその背中を見て学びとるほかは て自らの前提的目的=〈死〉を認識し、 プレイヤーのプレイそのもの ということは、 語によって明示的に与えられることはない。 にして知られるのか。 に誕生し、先行するプレイヤーから ムをプレイしている、人生がゲームだとは考えていないからである。 ムの参加資格を得る。 われわれはプレイヤー以前の者、 クも存在しない。 ルールブックや直接的教示によってではなく、 われわれは人生=ゲームを形づくる最も基本的 では、 先行するプレイヤーは自分たちが人生=ゲー それは少なくとも最初の段階においては、 構成的ルール(自殺禁止)はどのよう (自殺せずに生きている)から、 ない。そして実に驚くべきことに、 可能的プレイヤーとしてこの世 (言語) そのことによって人生=ゲー 人生=ゲームのル を習得することによっ 先行する いわ 言 な ル

て、同時に自殺禁止ルールが与えられなかったら、どうなるだろう仮に参加資格を得た者、つまり自分が死ぬことを知った者に対し

われわれはこのゲームを自力で創造することはできない。

人生

ほとんどの場合その習得に成功するのである。

ある。 なわち トで与えられるのである。 うに、参加資格の獲得がそのまま参加に直結するという特質をもつ。 ぼ自動的にプレイヤーにならざるをえない。 せずに死ぬ)か、それとも参加しない る」という選択肢は存在しない。 てしまった者にとっては、「人生=ゲームをプレイせずに、 そのものを与えることになるだろう。 か。 〈言語〉と〈ゲーム〉すなわち構成的ルールはわれわれに同時に、 おそらく直ちに自殺するだろう。 したがって人生=ゲームの参加資格を得た者は、 粂 の認識のみを単独で誰かに与えることは、 人生=ゲームをプレイする(自殺 しかもいったん参加資格を得 このルー (自殺する) 人生=ゲー ルなしで かの二者択一で 実際にはほ その者に死 ムはこのよ (言語) す

黙 約21 の参加資格に等しい。 の参加は無自覚的であり盲目的であり受動的である(ヒューム的 きにはいつのまにか参加させられてしまってい はなく(そもそも「望み」ようがない)、気づいた のゲームの参加資格を手に入れる。しかしそれは自ら望んだことで て人生=ゲームのプレイヤーになれる者は誰もいない。 〈発狂〉とは レイヤーから〈言語〉を学ぶことによってはじめて、 ームから いずれにせよ、自分一人だけの力で、 ζ.) わゆる 離脱する一つのやり方 一度は獲得したこの資格を喪失することであり、 「理性」 この参加資格のない者 や 「人格 (person)」とは、 (失格) 自発的に、 である。 (たとえば幼児や る。 自らの (物心つい 人生=ゲームへ われわれはこ 人生=ゲー 先行するプ 選択によっ そして · た) と

ゲー それを学んだのか。このゲームを創っ しにして、構成的ルール では彼らは ムの最初のプレイヤーは、 (先行するプレイヤーなしで) (自殺禁止) 言語を習得した最初の者たちでもあ たのは を再考しよう。 誰か。 いったいどうやって この問 いも後回

# $\equiv$ 構成的ルールの二重性とゲーム内部的目的

Macht)」だけである。 生への意志は存在しない、 勝利を追求しているとみなされざるをえない。 これだけがプレイヤーに対する無条件的・絶対的な なわち勝利を追求する」ことである。 ル 離脱することである。 ムプレイヤーは、 しないかぎりは)、この定言命法に従ってゲームをプレイしている、 プレイする」とは れはゲームそのものをやめること、 人生=ゲームをプレイせよ」、これだけである。そして ルールはこうした二重性をもつ。 自殺はもちろん反則だが、 である。ということは、 命令、すなわち「定言命法 イそのものを命じる(メタ)ルールであることになる。 ル 単なる一つのゲーム内部的ルールではなく、人生=ゲームの (自殺禁止) によってほんとうの意味で命じられているのは 自殺しないかぎり、 「構成的ルールの範囲内でゲーム内部的目的' ということは、 つまり 存在するのは 単なるゲーム内部的反則ではない。 われわれは生きているかぎりは (単なる生物ではない) (kategorischer Imperativ) \_ したがってこのゲームの構成的 自らの意志で人生=ゲームから 全員勝ちたがっている。 それゆえ「勝利を追求せよ」、 自殺の禁止という構成的ル 「力への意志 ニーチェによれば、 (何の根拠もな われわれゲー (Wille 「ゲームを 自殺禁 (自殺 (カン zur 何 す そ 1

> 主義)。 ように人生=ゲームには勝 うな生き方が勝者の人生なのか、 ゲームプレイヤーには不可能である。 的優劣を判定しうる超越的観点に立つことは、 とおりプレイヤーの であらざるをえないのか。 しえないからである。ではなぜ、 知や異性など) る。 呼ぶこともできよう。 する対象は、 は他に優越することにほかならないので、 してもそれはすべて「自分が」勝ちたいからである のは、どのような世界内部的〈価値=善〉 人生=ゲームのプレイヤーがプレイヤーとして根源的に 勝利も敗北も空虚であらざるをえない 〈人間〉、 このゲームの論理から逃れられるプレイヤー ゲーム内部的目的、 すなわちわれわれゲームプレイヤー の獲得によっても 〈生き方〉であるが、 だがこの目的は根源的に空虚で無規定的であ 人生=ゲームの勝敗を決めるのは先述の 敗に内実を与えるも 明確な規準をもっ 人生=ゲームの内部的目的 すなわち 〈勝利 = 優越性〉 したがってわれわ さまざまな生き方の それを〈卓越性 〈勝利〉 (典型的には富や権・ 少なくとも のが の欲望に ていない。 の空虚さを満た である。 (超越 は 存在しな 誰も 限りが 論的語 はどのよ (徳)〉 〈欲望〉 いな は空虚 力や われ 相対

V

す る<sub>28</sub> 人生=ゲームには内部的目的が からである。 が「存在しない」 い」という意味ではない。 内部的目的が本質的に 7 わゆる 〈ニヒリズム〉 ただし、このことは人生=ゲームに内部的目的が 人生=ゲームの内部的目的は ゲームは、そもそもゲームとして成立していない **令空〉、** プレイヤーがその内部で追求すべき目的 の根拠の一つはこの 「ない」 つまり中身が無い のではなく、 〈勝利=優越性〉である。 点 という洞察に すなわち、 77 かにしても

0)

上、どんなニヒリストであっても、 人生=ゲームの内部的目的、 それを満たすことができないような、 われわれプレイヤー い単なる形式にすぎないが、だからこそあらゆる内容を包含しうる。 〈よき生〉とは結局のところ、 は 人生=ゲームをプレイしているのである以 すなわち勝利=優越性は実質を伴 勝利=優越性を欲望せざるをえ ゲームに勝った勝者の人生のこ 空虚な目的が 「ある」 の わな だ。29

に 41 味であり、それは 極目的」とした。 人生であることになる。「われわれがエウダイモニアを望むのは常に のことであるが、 存在しない。 モニア」とし、 かく幸福になりたい=勝ちたいのであって、それ以上高次の目的 が無意味であるのと同様である。 れ自身のゆえであって決してそれ以外のも したがって「幸福になってどうするのか」という問いは エウダイモニアとは全体として幸福な〈よき人生〉 本稿の文脈に引きつけると人生=ゲームの勝者の 同時にそれ以上追求すべきものが存在しない 「人生=ゲームに勝ってどうするのか」という問 われわれゲームプレイヤー Ō のゆえでは 無意 な く30 はと 究

V

である。

外には存在しない 優越性を意味 であるかぎり、 対象となりうるのは、 イしている他のプレイヤーとの〈競争〉における相対的な勝利= 〈勝利=優越性〉 でする。 わ からである。 ħ というのは、 われは他のプレイヤーとの相対的な比較のみに さしあたって他のゲームプレ とは何よりもまず、 勝敗の客観的な規準が存在しないの 自分の人生=ゲームの優劣の比: 同じ人生=ゲームをプ イヤーの 入生以 較

> ない。 かわらず参加させられてしまう闘いであり、 しない。 は原理的になく、 他者の承認へと向けられている。この欲望が十全に満たされること にのみ向けられているのではなく、 自らの勝利を承認させるという、 にありえないだろう。こうして人生=ゲームは、 らの勝利の 破しうるとすれば、 比較不可能なものの比較であらざるをえない。 存在しないのだから、この比較もまた、 依拠して勝敗を判定せざるをえない。 イヤーは「自己充足(アウタルケイア)」という境地には決して幸 われわれゲームプレイヤーの欲望は、 人生がゲームであるならば、 〈承認〉 その意味で無限の欲望である。 それは元来比較の相手である他者から直接、 (ヘーゲル『精神現象学』)を獲得すること以外 終りなき 根本的にはすべてそれ 人生は好むと好まざるとにか むろん比較の客観的な規準が 厳密な意味では成立しな 〈闘争〉 さまざまな個 本質的に暴力的なもの この隘路を強引に突 他のプレイヤーに 人生=ゲームのプ にならざるをえ 別的 を通じた 価値 自

アリストテレスは、

われわれが獲得しうる「最高善」

を「エウダ

よ う。<sup>33</sup> する) その意味では、 り技術的活動にその一部として吸収されることが常に可 何らかのゲー している(純粋にゲーム内在的な態度)。 のゲームに勝つために ムなら、 わ れわれは何らかのゲ 自殺も、 技術的活動の一環ではありえない。 〈人生〉 ム外在的目的を達成するための手段でありうる。 人生=ゲ 死という前提的目的を最も合理的に達成するための だけは、 (勝ってどうなるわけでもないのに) ĺ١ ĺ 決して(何らかの外在的目的の ムだけが正真正銘のゲ ム外在的な目的のためではなく、 ということは、 他のすべてのゲームは、 ムであ 能 実現に奉仕 ると言え プレ ただこ つま

イの意志がない者はゲームから降りるしかない。 手段を選択するという点で、技術的活動の一環である。だが、プレ

外のすべてのゲームはこの超越論的ゲー を自・ 地はないが、やめるのは ことができるのだから。 追求する」ことである。 別しておく必要がある。 でも自由という、 ざるをえない。 すらないが、いっ は全員自由に、 自 いつでも自由に自殺できる存在者だけが、この人生=ゲームをプレ なくなることを意味する。 このゲームをやめるということは、 イすることができる。 ムをいつでもやめることができる自由、 ニゲームにほぼ強制的に参加させられ、その結果としてこのゲーム .由をもつ者にとってのみである。逆に言えば、われわれプレイヤー 他のゲームをプレイできるかと言うと、それは不可能である。 由に自発的にプレイしている。 れわれゲームプレイヤーにとって第一義的な〈自由〉とは、 つまり他の選択肢がありえない唯一のゲームである。 人生=ゲームへの参加は決して自発的ではないし、自覚的で 自発的に定言命法に従ってこのゲームをプレイして なぜなら、 ムをプレイする」ことと「ゲームに勝つ」ことを区 たん参加してしまえばそのプレイは自発的であら かなり理不尽なゲームである。 定言命法が意味をもつのは、それに従わない 自殺者は、 人生=ゲームは、 前者は「ゲーム内部的目的すなわち勝利を (ルールで禁止されているとはいえ) その意味で〈人生〉というゲームは超越 われわれはいつでもこのゲームをやめる 他のどんなゲームもプレイでき だがこのゲームから降りるとし 人生=ゲームを最後までプレイ つまり自殺の自由である。 ムの内部で行われ 参加することに選択の余 われわれは、 それ以 人生 ζ.) ゲー つ

> ing) は存在しえない。 て人生=ゲームの構 不正行為を行う動機(勝利の獲得)そのものが存在しない。 て、 することである。しかし人生ゲームの反則者すなわち自殺者はすべ breaking)ではなく、ゲームに勝つために露見しないように反則を 的ルールについては単なる反則だけが可能であり、 ゲームに勝ったことにはならない。 ても人生ゲームのプレイを全うした者であるが、 棄した者である。 した結果敗北した者とは異なり、 ゲームのプレイ はありえない。 また自殺せずに死んだ者は、 成的ル (勝利の追求) 一般に ールに関しては、 「不正行為」とは単なる反則 ゲームをプレイすること自体を放 自体を放棄した者であるため、 関連して、 不正行為者(cheater) 自殺禁止という構成 たとえ敗北したとし 当 不正行為 「然それだけでは したがっ

# 派生的ルール ――〈道徳〉の成立

四

ことである。 なわち〈殺人〉 他のプレイヤー ないというルー しないということである。 い意味での、 するであろうか。 では、この最もプリミティブな人生=ゲームはどのような様相 の前提条件としての言語だけがあれば、 ここまで見てきたとおり、自殺禁止という構成的 すなわち対他関係を規制する〈道徳〉 自分が殺されうるという可能性は、 とは他のプレイヤー に殺されうるという可能性を知っている。 ルは存在しない。一方でプレイヤー まず明らかなことは、 つまり、 他のプレイヤーを殺してはなら のプレイそのものをやめさせる このゲームにおいては、 人生=ゲー 自ら進んで人生 - は全員、 規範は一 ルー ムは 成 ル 他殺、 立する。 およびそ 切存在 を呈 す 狭

れを呼び起こす可能性である ゲームをプレイしているすべてのプレイヤーにとっ て、 根源的 な恐恐

きる。そして自分がゲームをプレイする権利を守るためには、 つまり、最もプリミティブな人生=ゲームは殺し合いゲームになる。 ヤー全員が平等にもっている。 すでに所有する〈言語〉 な契機である、 人生=ゲームをプレイすることそれ自体をめぐる全方位的な闘争状 しようが自由である。 だが、 を自ら プレイヤーのプレ イヤーとしての欲望は満たされない。 また闘争の結果その相手を殺してしまうと、 すなわち このゲームは極めて単調で、 いずれにせよ他殺は相互に可 〈法〉として制定することになる。 「万人の万人に対する戦争」(ホッブズ) 他者による承認の可能性も同時に失うことになり、 イを ゲームをプレイする根源的 によって、 無理 プレイヤー同士のこの |矢理やめさせることが 殺し合いを禁止する新しい しかもあまり長続きしそうにな 能である。 そこでプレイヤー わ 〈勝利〉の最も重要 〈権利〉をプレイ n 〈平等〉 わ が帰結する。 お れは常に他 互 -同士が ζJ から、 何を にで ル

ばならない。 うホッブズのアイデアは、 に先行して、 者たち)の間でなされるのでなければならない。 を使用している者たち 換えることができる。 状態から派生的ルール 「自然状態」から「社会契約」を経て「社会状態」 すでに予め根源的言語契約がなされているのでなけれ いしこの言語契約は そうすると社会契約は、 (すでに同じ (他殺禁止) 構成的ルール 人生=ゲームをプレ 「社会契約」 を導出する手続きとして読み (自殺禁止) しか存在しな すでに同じ つまり、「社会契約」 とは異なり、 に移行するとい イしている 〈言語〉 対等

る。

生的 が、 な契約によって制定しうる。 異なり、 な者同士の水平的な契約ではありえないであろう。 対等な関係、 この言語契約によってはじめて創り出されるのだから。 ルールは、 すでに存在している複数のゲームプレイヤーの間の水平的 ゲームプレイヤーそのものを創り出す言語契約とは すなわち、 ゲームプレイヤーという存在者その プレ イ ヤー 方派 もの 同士

である。 言命法 殺者は依然としてプレイヤーなので罰則 まり定言命法 それはこの人生=ゲームをより面白くするため、 言命法) 者危害行為の禁止(ミル『自由論』) プレイの仕方を制限するにすぎない。 を長続きさせるため、 ルは、 依然として闘争状態=勝負 して尊重すること、 のプレイヤーを〈人格〉として、 ルである。こうして殺し合いが派生的ルールによって禁止され、 予防するためのルール、 ようにするためのルール、ゲームプレイヤーが誰も 他殺禁止は、 なぜ他人(他のゲームプレイヤー)を殺してはなら ゲームプレイヤー であって、それがなくても人生=ゲームはプレ (他殺禁止ルール) それゆえこの人生=ゲームをプレイする意志が (自殺禁止ル プレイヤー したがってまた平和共存がルール化される。 より面白くするために闘争のやり方(how)、 ゲームの反復可能性を保証するため の欲望をより満たしやすくするため、 ・が安心して人生=ゲームをプレ に従う理 ール)に従う意志が (ゲーム) つまり同じゲームのプレ 由はない。 は派生的ルール は継続中である。 他殺禁止、 (ペナルティ)を科される。 ない者には、 他殺は反則だが、 より一 長続きさせるため (条件つきの なくなるのを 派生的 ない ない 般 イ可能であ イヤーと 的には他 イできる この 0) 0) 他 仮 つ 仮

を科すことはできない。 方自殺者はすでにプレイヤーではない ので、 (疑似的にしか)罰則

ある。 めさせられる。これが人生=ゲームを全うしたプレイヤーの末路で死ぬ、つまり自分が自由にプレイするように強いられたゲームをや か必ずこのゲームから離脱せざるをえないのだが、 後の能動的行為) せられるという、 か必ず、自分の意志ではない外的条件(病気や事故など)によって 人生=ゲームはこうして全面的な殺し合いゲームではなくなっ この受動性 盲目的にいつのまにか参加させられ、自らの意に反してやめさ すべてのプレイヤーは つまり自分が自由にプレイするように強いられたゲームをや われわれのプレイ時間は有限である。一つのゲームに無自覚 人生=ゲームをプレイするための条件である。 この根源的受動性(このうえない理不尽さ)を甘 (選択の余地の無さ) なのかもしれない。 (病気や事故や他殺など)、 (たとえ殺されなかったとしても) に対するせめてもの反抗 いずれにせよわれわれはいつ 失格 (発狂) そのやめ方は反 の三つで いつ 自殺 最 た

自らも勝利を追求しているのであるかぎり、 ゲームをプレイしているのであって、 し人生=ゲームにおいては、 場合がある。たとえば審判やコーチ ゲームではプレイヤー以外にもさまざまな役割を担う者が存在する にはなれないからである。われわれは常に一人のプレイヤーであり、 ここで人生=ゲームの役割分担について付言しておく。 なぜなら、 れわ れは自殺せずに生きているかぎり常に人生= 厳密な意味での役割分担は不可能であ (指導者) 純然たる審判や観客やコーチ 他のプレイヤーのプレ や観客である。 通 しか 常 0

現

きない。 イの (自分の勝利の追求)スタイルであることになる。 「判定」や あるいは、 「応援」 そうした役割に徹することもまた一つ Þ 「教育」といっ た役割に徹することはで

### 五 ゲーム内ゲームの意義

優越性) をえない。 プレイヤー だかなり空虚で消極的な内容しかない。 令=禁止命令) ているのは、「自殺も他殺もせずに死ぬ」ことである。これ ムの構成的 ここまでの考察によれば、 の内実は依然として不明である。 ゲームの論理から自由になれない。 はゲームプレイヤーとして、 ・派生的ルール によって要求されているすべてである。 (いずれも積極的命令ではなく否定的 人生=ゲームのプレイヤー ゲーム内部的目的 勝利=優越性を追求せざる しかし、 わ iz 一求めら

ゲーム、道徳ゲーム、 る。 生という超越論的ゲームの内在的欠陥を補完するため これら経験的個別的ゲーム ギャンブルゲーム……。これらはすべて、人生=ゲームの限定的表 る場合もある。 ムではなかった活動 ることになる。言い換えると、さまざまな勝負の土俵が設定される。 人間が作り出すあらゆる⟨制度⟩はゲーム的側面をも そこで、 (縮図) その欠陥とは、 であり、 人生=ゲームの内部で、 権力 その矮小化、 先述したとおり人生=ゲー (生存に奉仕するための活動) (政治) ゲーム、マネー (経済) ゲーム、 学問ゲーム、 (ゲーム内ゲーム) 部分的模倣、 芸術ゲーム、スポーツゲー さまざまなゲー 代理= の開 ムの内部的目的 がゲーム化され 発は ムが Ó 表象である。 元来はゲー Ł 同 編 一時に、 のでもあ み出され 人

目的 限が導入される。 着の仕方を決めるル 観化の試みは不可避的である。 利 0) 種 ΪÏ を達成するため 優越性) の矮小化 が空虚で無規定的だということである。 (ゲー の合理的手段を禁ずるル ム内ゲームの開発)、 ルの方が重要である。 ゲーム内ゲー すなわち勝敗の実質化・客 同時に空間的時間的制 ールよりも、 ムにおいては、 したがってこ 勝敗の決 前提的

動 敗の実質化) 頽落する可能性が開ける。 け ゲーム内ゲーム独自の特徴である。 することが可能になる。 の手段に格下げされる。 の決定が最終目的 よって異なるが、 ることになる。 が打ち込まれ、 が打ち込まれ、具体的な内実をもつ優越性が勝敗によって決定され(人生=ゲームにおいては一体不可分であった)勝敗と優劣の間に楔 0 がゲーム 勝敗に実質的な意義を与えるために、 て、 活動 が登場する。 優越性の裏づけのない、 類落可能性 ムを同時にプレイせざるをえなくなり、 開発され あるいは優越性を決定するための単なる技術的活動 から分離・独立し、 と短 ゲーム内ゲームにおいて競われる優越性はゲームに 単なる勝敗ではなく、 游 つまり、 ればされるほど、 (テロス)となる。 は表裏 (不正行為の可能性、 これは人生=ゲームには存在しなかった、 ここではじめてほんとうの意味の このように、 勝敗と優劣の間に差異が導入されてはじ 体である。 ゲームが単に勝敗を決定するためだ その名に値しない空虚な勝利を追求 一人のプレイヤーが複数のゲー 同時に、 勝敗は優越性を決定するため ゲーム内ゲームの長所 それとは区別される優越性 ゲー また、多種多様なゲーム内 単なる勝負事や技術的活 優越性の決定という契 ム内ゲー 人生=ゲーム ン に お 〈不正行 41 の勝 7 へと (勝 は

> 敗はさらに複雑化される。 ティをめぐる競争も勃発する。 同時に、 ゲー ム内ゲーム相互のプライオ

IJ

らゆる とだ。 ムのプレイヤー かりようがないとも言える。 ム内ゲームの勝者こそ危ない。 にありうる。 ようなものである。それゆえ、 全に埋めることはできない。 ほど積み重ねても、 という超越論的ゲームの勝敗に直結しているわけではないというこ えそう僭称したとしても)できない。 優越性を追求せずに済ませることはできない。 明らかなことは、これらのゲーム内ゲームにおける勝敗は、 =優越したいのである。 ればわからない。 ゲーム内ゲームは人生=ゲームに取って代わることは 〈価値〉 希望はあるが、 を吸い込んで空無化する、 は勝利= だが、終るときは死ぬときなので、 人生=ゲームの内部的目的の根源的空虚さを完 優越性の中身がどうあ しかしわからないからといって、 油断もできない。 人生=ゲームの勝利=優越性とは、 勝ち方は 人生=ゲームの勝負は、 ゲーム内ゲームの勝利をどれ (負け方も) おそらく わばブラッ 油断しがちな ń わ とに れわれ人生ゲー 終ってもわ クホ かく勝ちた 終ってみな 1 ル あ 0)

### 「ゲームの形 而上学」 は可 能

いく

||

け

### (一) 忘却と覚醒

ても、 生がゲームであるとすると、 イしているとは思ってい 仮にここまでの議論が大筋で成り立ちうるとすると、 次のような心理学的 ない (精神病理学的)説明を与えている。 われわれはなぜ自分たちがゲームをプ 0 か。 スーツ自身はこの 問いに対し つ

たがっている」。 する人生=ゲームについては、「われわれは自分が死を求めているこ に足りないもの」だと考えているからだ。 大事なものであると考えている」一方で、 とを知りたくない われは単に、それを知りたくない」、なぜならわれわれは「人生が あるい は 自殺の禁止を道徳的命令だと考え また、死を前提的目的 ゲームを 「本質的 に取る ٤

ては現れてい ルールであること 対しては、 て現れるのは、 が まることが非常に難しいだろう。 くなったときに自殺 なるのではないか。 よりむしろ、それを知ってしまうとゲームをうまくプレイできなく ムをやめる れわれは自分がゲームをプレイしていることを知りたくないという (善悪無記)にすぎないのだから。 だがこの説明はこのままだとゲーム外在的であって、 「定言命法」 そこで人生=ゲームの構造に基づく内在的説明を試みよう。 何かの拍子でゲームを降りたくなったとき、つまり死にた 人生=ゲームに夢中になっている 自殺禁止ルールは定言命法=義務=当為=「べき」とし 〈自由〉 ない。 まさしくそうしたプレイヤーに対してである。 (何の根拠もない、 (従わない自由があること) があるのだから。 〈人生〉 人生=ゲー (反則であると同時にゲームの放棄) を思い が単なるゲームだと思っているプレイ ムの構成的ルールが単なるゲー それ自体が根拠である命令 われわれにはいつでも人生=ゲー 自殺禁止は単なるゲームのル しかし、 (健全な) プレイヤーに を意識してしまうと、 ゲーム構成的ル 不十分であ ムの とし ルル わ ル 止

る。

の多くのプレイヤーを困惑させた(今もさせ続けている)。 ること、 識しつつ、 的確に言い当てている。 「社会契約」などの概念は、人生=ゲームの基本的な特徴をそれぞれ 「力への意志」、アリストテレスの までの行論において言及した、カントの「定言命法」やニーチェ れだけ勝っても、 「このゲームをいかにプレイすべきか」という問いへと変換されう いう問題提起をしたが、これは たとえばソクラテスは〈よき生〉とは何か、 もそうしたプレイヤー(人生=ゲームの失敗者) プレイヤーはいただろうし、今もいるだろう。 ている(ゲームに夢中になれないがゆえにうまくプレイできない) に与えられることがないのも、 している。また、先述のとおり自殺禁止ルールが明示的にプレイヤー われていること、 プレイヤーに共有されていないのは、 的=死の忘却でもある。 こと自体を忘却していることである。 しかし、このゲームが始まったときからずっと、 1 そして彼は、ゲーム内ゲーム ルにすぎないこと、 目醒めつつ夢を見ること) このゲームに夢中になること ほんとうに勝ったことにはならないと主張し、 みんながこのゲームに夢中になっていることを示 だが、 人生がゲームであるという認識が したがって自分がゲームをプレイして この健忘症のなせる業であ 人生がゲームであることを完璧に認 「ほんとうの勝者とは誰のことか」、 「エウダイモニア」やホッブズの (権力ゲームや金銭ゲーム) は、 ゲームが全体としてうまく行 これは同時に自ら ほとんど矛盾している。 (つまり覚醒しつつ忘却す いかに生きるべきかと いわゆる「哲学者\_ の一員であろう。 うすうす勘づい 0) またここ 大多数の

したがって何かの拍子で人生がゲームだと知った(夢から醒めた)

するための一つの重要な条件は、

自殺禁止ルールが単なるゲームの

人生=ゲームをうまくプレイ

ムをうまくプレイできない。

ろう。「生きることはゲームをプレイすることだと発見した人間 プレイヤーに共有されることで崩壊するゲームである。 で万一広まってしまうと、ゲームそのものが崩壊してしまうだろう。 とたん、 われわれがプレイしているのは、 人生への参加を終わらせることを選ぶかもしれない。これはある意 ゲ したがって「人生はゲームである」という認識が何かの拍子 **、**ームに対する過剰適応 馬鹿馬鹿しくなってゲームから降りるプレイヤーもいるだ (過剰忘却) それがゲームであるという真理が が招きかねない帰結でも は

う倒錯を生み出す。 に拘束されざるをえない。 能であるかぎり、 のアポリアから逃れられるプレイヤー 実であるために必要な素質の一つである。 ムをまったくプレイせずに人生=ゲームにだけ勝利することは不可 と(ルールフェティシズム)、今度はゲーム内ゲームのルールに縛ら イヤーは、人生=ゲームのルールにも違反する可能性が高いという われわれには、軽微なルールでも違反する(順法精神のない) .感がある。ルールを守るという態度は、 、根本的には人生がゲームであることの帰結であると考えられる。 (たとえ軽微なものであれ) . はいっそのこと人生=ゲームそのものを破壊してしまえ)とい その結果人生というゲームから自ら離脱してしまう わ その意味では正義感は諸刃の剣である。だがこ れわれは多少なりともゲーム内ゲームのルー ここで肝要なのは、 ル ール違反に対する嫌悪感 -は誰もいない。 人生=ゲームに対して忠 しかしそれが過剰になる 定言命法と仮言命法 ゲーム内ゲー (正義感) プレ **(あ** ル

> 造し、 的ゲームだけは、 たゲーム内ゲームに飽き足りない者は、 生=ゲームをプレイせよ」、これだけである。したがって、他人が作っ れば○○せよ」である。 ム内ゲームのルールはすべて仮言命法 区別であろう。 それをプレイすることもできる。 他殺禁止を始めとする派生的ルール、 単なるゲーム内プレイヤーにすぎないわれ 人生=ゲームの定言命法は先述のとおり「人 「ゲームをプレイするのであ だが、〈人生〉という超越論 新しいゲーム内ゲームを創 およびゲー われに

は創造できない。

が負けようが死ぬまでこのゲームをプレイせよ、 分である。 プレイする理由はそのゲームをプレイするため、 レイしているだけなのであり、 拠による正当化を必要としない。 ること自体が目的 ە د ۱ であることになる(そうではないことを証明することは無論できな すると、人生は本質的にはゲームではなく、 いるか とどうなるのか、 ゲームプレイヤーにはその作者の意図=目的は測り知れない。 (プロデューサー)・審判 〈神〉とは、 われわれには不可知な目的を実現するための技術的活動(手段) 仮にもしこのゲームに何らかの外在的目的や意味があるのだと あるいはそもそも意味があるのかどうかさえ、 逆に人生が単なるゲームであるならば、 このゲームの構成的ルールから読み取れるのは、 この唯 負けるとどうなるの (テロス)であるゲームであり、 無 (ジャッジ)・観客の別名である。 一のゲームの作者 そのことに理由などない。 われわれはただ、 か、 勝負に何 人生はそれをプレイす 人生より重要な何らか (デザイナー)・主宰者 ただそれだけで十 最後まで勝利=優 このゲームをプ 誰にも ゲーム外在的根 この意味 われわれ わ があるの からな

O

0)

ほど精妙にデザインされていることを示しているのかもしれない。うにみえる)こと自体、このゲームがほとんど奇跡的と言っていい るのは、 けである。もし人生がゲームなら、われわれゲームプレイヤーにとっ 越性を追求せよ、 れ以上でもなければ以下でもない。このゲームが全体として終了す ての瞬間にでもこのゲームは全体として終了する可能性が常にあ にもかかわらず、 人生はいつでもやめることができる単なるゲームにすぎず、 プレイヤーが全員ゲームから降りたときである。 プレイヤーとしての本分を全うせよということだ これまで絶えることなく反復され てきた だから、 Ĵ そ

る。

# $\equiv$ 人生=ゲームの二重性とその不可解さ

不明なのも、 を競えるものではないのではない である。 競っているという世界像(「世界像1」)を前提していた(次頁図1)。 複数のプレイヤーが人生というゲームをプレイしている、 かし ここまでの考察は基本的に、 のがあり 人生=ゲームの前提的目的は イヤー固有のものである。 (通常のゲームでは当然の)この前提はどこか奇妙ではない だとすると、 人生=ゲームもまた、 競争を えないからだったのではない 可能にする共通のゲー 人生=ゲームは本来他のプレ 同じゲーム空間= それぞれのプレ か<sub>57</sub> つまり普遍的目的では 灸 人生=ゲームの勝敗の規準が であるが、これはそれぞれ -ム空間 レイヤー 〈世界〉 (勝負の土 イヤーとの勝敗 ない。 固有のもの に 勝敗を 俵 おい とい そ 7

か。 そもそも世 死によって限界づけられた私のこの 界像 が 根本的に倒錯した世界像だったのでは 〈人生〉 は そこ な L ر

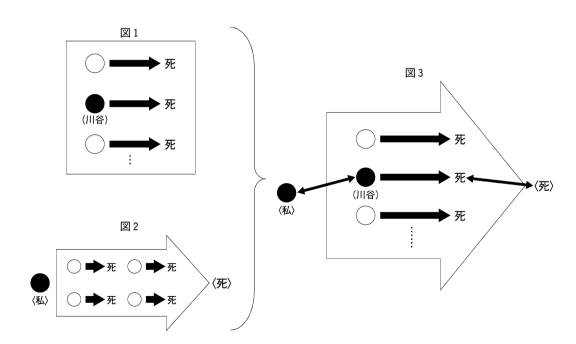
> ある。 二であり、 互に補完的である。 2がアプリオリである。 認識論的には世界像1がアプリオリであるが、 定=差異としてこの私の の死と並び立つ単なる一例と捉えることによってはじめて、 概念を理解すること自体不可能である。 するためには、 りえない。 に並び立つものが存在しない。すべてはその内部で起こることであ ようなものではないか ですべて(他人の生き死にも含む) 他者はこの私の人生内部の登場人物にすぎず、 世界像1を経由しなければ、そもそも「私」や「死」という 対等のプレイヤーは存在しない。 この世界像 それと根本的に対立する世界像1を経由する必要が (「世界像2」) においては、 (次頁図2)。 この二つの世界像は相互に矛盾しつつ、 宛 の特異性を捉えることが可能になる。 が起こる舞台(プレイ空間) この場合、 つまり、 だが、 存在論的には世界 私の この私の死を他者 〈人生〉 私と対等ではあ 世界像2を獲得 〈人生〉 は唯 その否 には 相 無 0

が存在しない、 な他のプレ としての私= そらくここにある。 によって、 て得られたものであろう(世界像3)(次頁図3)。 きている世界)は、 |重化されていたとも言える)。自殺禁止ルールの二 私 ということは、 ム の 死<sub>58</sub> 「私」も、 イヤーとの勝敗を競うゲー それに伴って、 川谷茂樹 たった一つの .世界像1と世界像2の本来ありえない 人生=ゲームのプレ 他のプレイヤーと並び立つひとりのプレイヤー また私の「死」も二重化される(実は初め (の死) 人生=ゲームそのものも、 「ゲー ٤ 唯 ム」として二重化される。 ムと、 イ空間(われわれが 無 一の人生の原点であるこ 対等な他のプレ |重性の根拠もお 家像3の 自分と対等 合体によっ 実際に生 イヤー から 成立

れる。 優越性と、相対する者のない絶対的な「勝利=優越性」に二重化ゲーム内部的目的も、他のプレイヤーに対する(相対的な)勝利

らだ。そして、「川谷茂樹が勝ったら(負けたら)この私も勝つ(負 逆に言うと、何らかの事情でこの原信憑をうまく信じ込めなかった ける)」という(これまた確かめようがない)原信憑も同時に成立す めようがない。 な =ゲームの同 この信憑は、二重化されている私、 命体として)死んだら、 茂樹という固有名を与えられた身体をもつ一人のプレイヤーが わち「自分もいつか必ず死ぬ」という信憑は、 したがって、 統一によって得られる信憑にほかならない。むろんこれは確 だからこそ、 二つの世界像を統一できなかった者は、そもそも人生=ゲーム 一性を確立する信憑、 言語を通じてわれわれに与えられる〈原信憑〉、 確かめるためには一度死んでみなければならない われわれは他のプレイヤーと競わざるをえない。 同時にこの私も死ぬ」という信憑である。 世界像1と世界像2の および私がプレイしている人生 より正確には、 (不可能 川谷 すな か か

のプレイヤーとしての参加資格を欠いている。



解は しかありえないからである。 すだろう。 て正解があり、 なぜなら、 かならない。 のでありうるとすると、 かで判明したら、 いうことになる。 在するのであれば、 に実質を与えることができる規準 いても同 ムをプレイする価値そのものの「なさ」 レイできない、 ・イする) し別のゲームで勝つことは不可能なので、もし自分が正しくプ 「ない」。 .様の事態は容易に起こりうるのではあるが。 通常のゲームにおいてはこの種の「なさ」は、そのゲー に値するとも言えるのではない しかし幸いなことに そしてこの点にこそ、人生=ゲームの特異性がある。 人生が辛うじて「生きる(プレイする)に値する」も したがって絶対に負けるであろうことが人生のどこ われわれはそのような仕方でプレ その時点で人生は全く生きるに値しないものと化 そして通常のゲームとは異なり、 人生=ゲームのプレイの仕方 それを支えているのは、この「なさ」にほ すでに見たとおり、 (かつ不幸なことに) そのような正 (特権的な勝負の土俵) に直結する、 か。 人生=ゲーム イす「べき」 人生=ゲームに (生き方) 一度負けると次 致命的欠陥で が につい が仮に存 0 だと 勝 敗 お

ち

### 結びに代えて 丰 ・ネーシスとエネルゲイア

地を往復する移動は場合によっては省略されうる手段的な行動にす には観光や仕事などといった外在的目的および目的地があり、 している区別である。 本稿を閉じる。その観点とは、 (現実態) という、 人生=ゲー 例として、 アリストテレスが . ム の 一 |重性を右とは異なる観点から考察して キーネーシス 旅行と旅の違いをみよう。 彩 而上学』 (運動)とエネルゲイ 第九巻で提示 '「旅行」 目的

> 0 的

ないが、 動であり、 でに旅は成功 したがって旅をしているかぎり、 的地がなくても可能である。すなわち、 帰宅してはじめて完結する ぎない。 それにもかかわらず、 したがって旅行は目的地に到着し、 旅はエネルゲイア的な活動である。 (完結) している。 (終る)。 旅行は基本的に そこで何をやっていても、 旅行者と旅人は外見上は区別しえ 一方 旅自体が目的でありうる。 旅 観光や仕事をし、 は キー 外在的目的 ス的、 常にす や目

に従うのは、 をプレイすること自体がテロスであるという意味で、 テロスとしてはいない。 つまり、 うこのあり方を、 的達成という観点からは不合理な) より高次の目的だからである。 成のためにわざわざ遠回りをする理由は、 違いは手段の選び方にあるにすぎない。 う点にあるが、いずれも目的―手段構造をもつキーネーシスであり、 的を達成するために最も合理的な手段をルール ムのゲームたるゆえん、すなわち技術的活動との違いは、 な側 勝利を達成できなくても、 イするという目的は達成しうる。 スーツのゲーム概念は基本的にはキーネーシス的であ 目的―手段構造をその根底に有している。 面 ゲームは技術的活動と異なり、 が確かに存在する。 ただそのル スーツはゲーム内在的な(lusory)態度と呼んだ。 この点に着目すると、 1 ル つ プレイした結果負けても、 によって可能になる活動をするため ゲームをプレイするためだけに )まり、 そしてわれわれが構成的 構成的ルールを受け入れるとい 仮にゲーム内部的 だがゲー 目的を達成することをその 遠回りをすること自 スーツによれ によって禁じるとい ムにおい ムには、 エネルゲイア ゲー る。 目 前提的目 て目的達 的として すなわ

態度である。 に失敗した者である。 ムを全うできなかった者、 して反則者であり、ゲームのプレイを途中で放棄した者であり、ゲー は成功したのである。だが、ゲームの途中で自殺した者は、 せずに死んだ」のであるかぎり、 ゲームプレイヤーはたとえ人生=ゲームに敗北したとしても、「自殺 それだけなのであり、これこそがゲームプレイヤーに必要とされる 人生=ゲームにおいても事情は同じである。 したがってゲームをプレイすること自体 人生=ゲームをプレイすることに われわれ 依然と

ことではなく、 ことになる。 の人生は 死んではじめて)、人生=ゲームのプレイは完結する(勝敗が決着す 構成的ルールに従って前提的目的を達成してはじめて(自殺せずに なすにすぎない (エネルゲイア in キーネーシス)。それゆえやはり 右のエネルゲイア的側面は全体としてのキーネーシス構造の一部を 構造として人生=ゲームを捉えるかぎり、そうならざるをえない。 「途中」とはいったい何の途中なのか) 自殺したとしても、それまで ことに成功していると言えるだろう。仮に途中で(しかしこの場合 キーネーシス)と捉えることもできるのではないか。その場合われ る)。その意味でキーネーシスが主でエネルゲイアが従である。 だが、人生を全体としてエネルゲイア(エネルゲイア without れは、「自殺せずに生きている」だけで、常にすでに人生を生きる スーツに従って基本的にキーネーシスとして、つまり目的 「自殺せずに生きた」 エネルゲイアとしての人生においては自殺せずに死ぬ、 自殺せずに生きていること自体がテロスなので、 のだから、 死ぬまで人生を全うした —手段 自

> 的としての勝利も、したがってまた敗北もない。 基本構造とするスーツのゲーム規定は妥当しない。 もちろんこのエネルゲイアとしての人生には、 キーネー ゲー ム内部的 シスをその

はゲームである」という可能性に関する、あくまでも大まかなスケッ しつつも)この二つの契機がいずれも含まれている。 しれない。じっさいスーツのゲーム規定には、(キーネーシスを主と 〈人生〉を〈ゲーム〉として捉え直しうるのもある意味当然なのかも どおりの人生の縮図)を言うのではないだろうか。そうだとすると、 の契機を忠実に再現すべく、人為的に制度化したもののこと(文字 側面がある。そもそも〈ゲーム〉とは、〈人生〉を形づくるこの二つ 〈人生〉にはおそらく、キーネーシスとエネルゲイアという二つの 本稿は「人生

務めてくださった法学部准教授の菅原寧格氏(法哲学)と法学部生 長)を始めとする法学部広報戦略委員の皆さん、 貴重な機会を与えてくださった樽見弘紀法学部長 行われた「法学部カフェ」での発表原稿を下敷きにして書かれ 【追記】本稿は平成二十三年十二月一〇日にカフェ・エストラーダで 泉谷琢磨君、また当日参加してくださった皆さんに謝意を表する。 「聞き手」の役割を (法学部 iカフェ

### 文献表

0)

殺者もそうでない者も、

まったく同様に人生を全うしたと言える。

\*

以下の文献からの引用・参照については原則的に、 引用箇所の直

変更してある。著者名および刊行年ないし初出年次と頁数を記した。なお、訳文は適宜

- 『東京立正女子短期大学紀要』第二三号、一九九六年||東京立正女子短期大学紀要』第二三号、一九九六年||東田宏直「フレーム問題と世界 ——人工知能・哲学・ハイデガー」、
- ・M. Heidegger [1925], Sein und Zeit, Max Niemeyer Verlag, Tübingen, 1977.(「存在と時間」、『世界の名著74 ハイデガー』原
- ・T. Hobbes [1651], *Leviathan*, Cambridge University Press, 1991. (『リヴァイアサン(1)~(4)』水田洋訳、岩波文庫、一九五四-一 九八五年)
- 1)』、岩波書店、一九九一年 細川亮一「恐れと驚き 死と生への問い」、『死(現代哲学の冒険
- 細川亮一『ハイデガー入門』、ちくま新書、二〇〇一年
- 年・今村仁司『抗争する人間(ホモ・ポレミクス)』、講談社、二〇〇五・
- ・I. Kant [1785], Grudlegung zur Metaphysik der Sitten, Kant's gesammelte Schriften, hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, IV, 1911. (「人倫の形而上学の基礎づけ」、『カント全集7』所収、平田俊博訳、岩波書店、二〇〇〇年)
- ・I. Kant [1793], Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, Kant's gesammelte Schriften, hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, VI, 1914. (「たんなる理性の限界内の宗教」、『カント全集10』所収、北岡武司訳、岩波書店、二〇〇〇年)
- ○○五年・古東哲明『現代思想としてのギリシア哲学』、ちくま学芸文庫、二・
- 樹訳、河出書房新社、二〇〇九年・サイモン・クリッチリー『哲学者たちの死に方』杉本隆久/國領佳

- Klaus V. Meier [1988], Triad Trickery: Playing with Sports and Games, *Philosophy of Sport: critical readings, crucial issues*, edited by M. Andrew Holowchak, 2002, Prentice Hall, pp.38–54, reprinted from *Journal of the Philosophy of Sport*, 15, 1988, pp. 11–30.
- |平||・中山康雄『規範とゲーム||社会の哲学入門』、勁草書房、二○一|
- 第六六集、一九七七年第六六集、一九七七年。永井均「エクリチュールの比喩」、慶應義塾大学三田哲学会『哲學』
- ・永井均『〈私〉のメタフィジックス』、勁草書房、一九八六年
- ・F. W. Nietzsche [1883-1885], Also Sprach Zarathustra, Sämtliche Werke; Kritische Studienausgabe (KSA) 4, 1999. (『ツァラトゥス
- ・F. W. Nietzsche [1886], Jenseits von Gut und Böse, Sümtliche Werke; Kritische Studienausgabe (KSA) 5, 1999. (『善悪の彼岸』 木場深定訳、岩波文庫、一九七〇年)
- ・F. W. Nietzsche [1887], Genealogie der Moral, Sämtliche Werke: Kritische Studienausgabe (KSA) 5, 1999. (『道徳の系譜』木場深定 訳、岩波文庫、一九四〇年)
- Bernard Suits [1966], Is Life a Game We Are Playing? Ethics 77, 1966, pp.209-213.

• Bernard Suits [1967], What is a Game? Philosophy of Science

- 34, 1967, pp.148-156.

  Bernard Suits [1973], The Elements of Sport, *Philosophia Inquiry in Sport* (2nd edition), edited by William J. Morgan and Klaus V. Meier, 1995, Human Kinetics, pp.8-15, reprinted from Robert Osterhoudt (ed.), *The Philosophy of Sport: A Collection of Essays*, 1973, Courtesy of Charles Thomas, Springfield, II
- Bernard Suits [1977], Appendix I: Words on Play, Journal of the Philosophy of Sport, 4, 1977, pp.117-131.

linois, pp.48-64

註

- 2005, Broadview Press Bernard Suits [1978], The Grasshopper: Games, Life and Utopia,
- Bernard Suits [1982], Sticky Wickedness: Games and Morality Dialogue, 21, 1982, pp.755-759
- from Journal of the Philosophy of Sport, 15, 1988, pp.1-9. Andrew Holowchak, 2002, Prentice Hall, pp.29-37, reprinted Philosophy of Sport: critical readings, crucial issues, edited by M. Bernard Suits [1988], Tricky Triad: Games, Play, and Sport,
- hopper, Journal of the Philosophy of Sport, 33-2, 2006, pp.1-8. Bernard Suits [2006], Games and their Institutions in the Grass
- 山崎庸佑『自己の研究 ―― 倫理の哲学的基礎 ――』、北樹出版、一九

このかなり特異な哲学者の存在を知ったのも同じ文脈においてであ という分野に限ってはスーツは局所的に有名人であり、本稿の筆者が 存在しない(二〇一一年十二月十四日時点)。ただ、「スポーツ哲学」 たとえばウィキペディア英語版にも "Bernard Suits" という項目は

Playing? である。 Suits [1966]. この論文のタイトルは、Is Life a Game We Are

Suits [1978].

ドゲームの存在が示しているとおり)全く自明だからである。 p.212) と述べており、本稿もこの基本的態度を共有する。われわれが なのは、(たとえば「人生ゲーム The Game of Life」という周知のボー に(really)ゲームであるための条件を規定することだ」(Suits [1966], かのように (as if) 考えるという可能性」ではなく、「人生がほんとう 人生をゲームと「みなす」こと(「人生の隠喩的解釈」(ibid.))が可能 スーツは、自分が検討しているのは「人生をあたかもゲームである そして本稿の問題は、 人生が文字どおりゲーム「である」かどう スーツ

> 貌の下に浮び上る」(同四一頁)かどうか、新たな比喩の「形成作業\_ る比喩にすぎないかどうかではなく、それが比喩として成功している 九七七]、三九頁を参照。本考察の成否はしたがって、この命題が単な 観的知識」ではありえない。このように狭義の「真理が問題にならな という「日常言語」の理解の仕方に負うという点で、反証可能な「客 味が醸出される」(同三九頁)かどうかによって決まる。 示されるかどうか、両者の単なる「類似性」ではなく「ある新しい意 によって、世界のある局面〔本稿においては「人生」〕が全く新たな相 制度化された選択的制限規則を破って、より広い範囲に適用すること かどうか、すなわち「ゲーム」という「言葉に対する常識的含意性を、 い」という点で、この命題はやはり一つの「隠喩」である。 はゲームである」という命題は、その成立可能性をとりわけ「ゲーム」 ムをさらにゲーム化したゲームだということになる)。とはいえ「人生 かである(もし人生がゲームなら、かのボードゲームは人生というゲー 〔同二八頁〕を通じて人生やゲームの「隠れた事実」(同三八頁)が開

レイ)であるという含意はさしあたりない。 p.120. したがって人生はゲームであるという主張には、人生は遊び(プ イする」とは単に「ゲームをする」ことにすぎない。Suits [1977], esp Suits [1967], p.156, Suits [1973], p.11, Suits [1978], pp.54-55 など。 本稿における「プレイ」は「遊び」と同じではない。「ゲームをプレ

りうるということ。その場合でもそれが直ちにゲームでなくなるわけ ゲームである。ゲームのプレイ自体が何らかの外在的目的の手段にな その場合でも「ゴルフをプレイする」こと自体は技術的活動ではなく ではない。Suits [1978], pp.129-133. 「賞金のためにゴルフをする」のは一つの技術的活動でありうるが ゴルフをする目的が賞金その他のためであっても別にかまわない。

たとえば Suits [1988] と Meier [1988] の応酬を参照

二つの言葉がある。 ギリシャ語には「ゾーエーzoe」と「ビオス bios」という「生」を表す ヨーロッパ語では life (英)、Leben (独)、vie (仏) など。 なお古代

11

Suits [1966], p.210 では、

人生がそうでありうるゲームのこの

捉えることができよう」(中山[二○一一]、二三七頁)。 おなとき人生は、多様な部分ゲームを内に含んだ複合的ゲームとしてらなとき人生は、多様な部分ゲームを内に含んだ複合的ゲームとしてとである。次も参照。「しかし、人生全体を、誕生で始まり死で終わったが羅列しているにすぎないいくつかの可能的人生ゲームを統合するンプル」が「フロイト版」と呼ばれている。今回私が試みるのは、スーンプル」が「フロイト版」と呼ばれている。今回私が試みるのは、スー

利の一種とみなす。 つの関係の考察については他日を期すが、本稿では暫定的に成功を勝い ゲーム内部的目的は「勝利」か「成功」のいずれかである。この二

Suits [1966], p.210.

15 古代から現代までおよそ百九十人にのぼる哲学者たちの〈死にざま〉に焦点をあてた著作として、クリッチリー [二〇九] を参照。原題に焦点をあてた著作として、クリッチリー [二〇九] を参照。原題は The Book of Dead Philosophers である。また、三世紀に書かれた『ギリシア哲学者列伝』の著者であるディオゲネス・ラエルティオスも、哲学者たちの〈死にざま〉を記録することにパラノイア的な情熱を示している。 人生が最もよき生なのか、最も幸福な人生なのか」は、本稿の観点では「誰がこのゲームの勝者なのか」という問いである。これについては「誰がこのゲームの勝者なのか」という問いである。これについては「誰がこのゲームの勝者なのか」という問いである。これについては「誰がこのゲームの勝者なのか」という問いである。これについては「誰がこのゲームの勝者なのか」という問いである。これについては「誰がこのゲームの勝者なのか」という問いである。これについては「誰がこのゲームの勝者なのか」という問いてある。とだり、本稿の観点で「ゲームをプレイする人生こそがよき生である」という主張もまた、こで「ゲームをプレイする人生こそがよき生である」という主張もまた、こりでは、おいまのである。という主張もまた、これに対している。

> う点が、決して死が避けられない人生=ゲームとは異なる。 間が決まっているゲームや、野球のように攻守の回数が決まっている 「いつノックアウト(死)が起きても、したがっていつ試合が終わって シングにはノックアウト(死)が結果的に起こらない試合もあるとい ゲームでは、人生=ゲームのこの緊張感は表現できない。だが、ボク も不思議ではない」という独特の緊張感がある。サッカーのように時 り忠実に表現したゲームとして、ボクシングがある。ボクシングでは だ。古東[二〇〇五]、二九頁。また、通常「死を想え」と訳される「メ ゲームの〈勝利〉が空虚だ」という意味になる。Kant [1785], S.418 timmt」だとしているが、これは以上の文脈に引きつけると、「人生= ムがいつ終わるかわからない)」というこの人生=ゲームの特質をかな ムのプレイヤー資格に関わる。ところで、「いつ死ぬかわからない(ゲー メント・モリ (Memento mori)」というラテン語の警句も、人生=ゲー しうる。一方カントは「幸福」という概念は原理的に「無規定的 unbes はゲーム内ゲームをプレイし続けた者である」と主張していると解釈 古代ギリシャ人は「人間」を「死すべき者(トゥネートイ)」と呼ん

躍」(四三頁、傍点強調は引用者による)という表現がある。(細川[一九九一]には「「ひとが死ぬ」から「この私が死ぬ」への飛

である。19 この観点においては、〈われわれ〉の言語はただ一つ、〈この〉言語

20 人生がゲームであるならば、ルソー『エミール』における「第二の20 人生がゲームであるならば、ルソー『エミール』における「第二の段階がある。

えないだろう。 語契約、したがってまたゲーム契約はむしろ垂直的な契約でしかありただしヒュームの黙約(convention)は水平的な性質をもつが、言

21

に認識すべき〈法則〉とは、「自分も他のプレイヤーと同様、必ずいつ識しそれに従う能力である。すると人生=ゲームのプレイヤーが最初カントは「人格」の価値を「理性」に求めた。理性とは、法則を認

の系譜に連なる。

ということは、

キリギリスは「人生=ゲームの勝者

を参照。 を参照。 であろう。本論三一(三) だがこれは厳密には「知」ではなく「信憑」であろう。本論三一(三) だがこれは厳密には「知」ではなく「信憑」であろう。本論三一(三) だがこれは厳密には「知」ではなく「信憑」であろう。ハイデガーによ では、死に与えられてよいのは、なんといっても経験的確実性に「すぎ ない」(Heidegger [1925],S.257,邦訳四一九頁)。いずれにせよこの<法 ない」(Heidegger [1925],S.257,邦訳四一九頁)。いずれにせよこの<法 ない」(Heidegger [1925],S.257,邦訳四一九頁)。いずれにせよこの<法 が、死に与えられてよいのは、なんといっても経験的確実性に「すぎ ない」(Heidegger [1925],S.257,邦訳四一九頁)。いずれにせよこの<法 が、死に与えられてよいので道 がこれは厳密には「知」ではなく「信憑」であろう。本論三一(三) を参照。

- 八六]、一三―一四頁、一三四―一三五頁を参照。 2. ここで言う「狂気」ないし「狂人」の意味については、永井[一九
- るゲームの同一性に対する問いであることになる。 24 〈他者〉の存在に対する問いはしたがって、われわれがプレイしてい
- 25 これは単なる「生きろ」とは違う。ただ生きるだけではなく、勝利の、これは単なる「生きろ」とは違う。ただ生きるだけではなる。 Kant [1785], S.421-422. 邦訳五四―五五頁。
- 148-149. 邦訳一九八―一九九頁。 26 『ツァラトゥストラ』第二部「自己超克」。Nietzsche [1883-85], S
- 「わたしが生あるものを見いだしたかぎり、そこにはかならず力への意志があった。そして服従して仕えるものの意志のなかにさえ、支配者に対して支配者になろうとする意志があった。弱者が強者に仕えるのは、より弱い者となろうとする意志があった。弱者が強者に仕えるのは、より弱い者をお弱者をわがものにすることであり、侵害することであり、圧服他者や弱者をわがものにすることであり、侵害することであり、圧服であり、摂取することであり、少なくとも、最も穏かに見ても搾取とであり、摂取することであり、少なくとも、最も穏かに見ても搾取とであり、摂取することであり、少なくとも、最も穏かに見ても搾取とであり、摂取することであり、少なくとも、最も穏かに見ても搾取とであり、摂取することであり、少なくとも、最も穏かに見ても搾取とである」(Nietzsche [1886], S.207. 邦訳二六八頁)。
- この「力への意志」が屈折して、他者の勝利を否定することだけに

い」ことが勝利を確保する最善の手だからである。
い」ことが勝利を確保しようとするまでになったメンタリティがよって自分の勝利を確保しようとするまでになったメンタリティがよって自分の勝利を確保しようとするまでになったメンタリティがよって自分の勝利を確保しようとするまでになったメンタリティがよって自分の勝利を確保しようとするまでになったメンタリティがよって自分の勝利を確保しようとするまでになったメンタリティがよって自分の勝利を確保しようとするまでになったメンタリティがよって自分の勝利を確保する最善の手だからである。

- 29 「空」と「無」の違いについては、齋藤慶典『「実在」の形而上学』、
- 七頁。 30 『ニコマコス倫理学』1097b. 高田三郎訳、岩波文庫、一九七一岩波書店、二〇一一年、一〇二—一〇八頁を参照。

年、三

- 32 田島正樹『読む哲学事典』、講談社現代新書、二〇〇六年、一九五頁ムをその全体として学ぶことができるという点で、特別な意義をもつ。したばかりのプレイヤーにとって、先行するプレイヤーの人生=ゲー31 この点で「伝記」というジャンルは、とりわけ人生=ゲームに参加
- 33 人生に〈美〉を見出しうるとすれば、この外在的目的のなさ(「目的なら合目的性」?)にあるのではないか。これに対してたとえばキリスなき合目的性」?)にあるのではないか。これに対してたとえばキリスなき合目的性」?)にあるのではないか。これに対してたとえばキリスなき合目的性」?)にあるのではないか。これに対してたとえばキリスなき合目的性」?)にあるが。
- selbst aufzugeben)が、実存の最も極端な可能性として現存在に切迫わる存在が現存在に了解させるのは、おのれ自身を放棄すること(sich有な、没交渉的な可能性は追い越しえない。そうした可能性へとかかんイデガーは「自殺」について次のように仄めかしている。「最も固

34

32, 邦訳四三頁など。つまりカントにおいては〈自由〉 はいわば〈原罪〉 ある。しかし一方でわれわれが定言命法に背反する可能性を、カント 性の命令、すなわち定言命法に服従する自由(自律としての自由)で その追い越し不可能性に向かって自由におのれを解放する」(Heideg る非本来的な存在のように、追い越し不可能性を回避したりはせず、 しているということ、このことである。しかし先駆は、 は「根元悪 (ein radikales Böse)」と呼ばれている。Kant [1793], S も当然認めている。『単なる理性の限界内における宗教』においてそれ 由とは認めない。カント倫理学における勝義の「自由」は純粋実践理 ger [1925], S.264, 邦訳四二九頁)。傍点による強調は引用者による。 カントはこの意味での〈自由〉、つまり定言命法に従わない自由を自 死へとかかわ

ティブな人生=ゲームの有り様の描写とみなすことができる。非常に 輸入されうる諸財貨の使用もなく、便利な建築もなく、移動の道具お おいては、勤労のための余地はない。なぜなら、勤労の果実が確実で ている中で、「言語」がないとは言われていない。「そのような状態に 興味深いことに、(「文字」も含め)さまざまなものが「ない」とされ とえば「動物」)はたとえ生命があるとしてもこの「自然権」はない。 ヤーを殺す権利のことである。人生=ゲームの参加資格を欠く者(た がゲームをプレイする権利を守るために、それを脅かす他のプレイ も行う自由」(Hobbes [1651], p.91. 邦訳二一六頁)、すなわち、自分 をもつのである」(Hobbes [1651], pp.86-87. 邦訳二〇八頁)。 ……。すなわち、肉体の強さでいえば、最も弱いものでも、ひそかな の知識もなく、 よびおおくの力を必要とするものを動かす道具もなく、地表について はないからであって、したがって土地の耕作はない。航海も、 かの人びととの共謀によって、最も強いものをころすだけの、 たくらみにより、あるいはかれ自身とおなじ危険にさらされているほ ホッブズによる以下の「自然状態」の描写は、そのまま最もプリミ 「自然は人びとを、心身の諸能力において平等につくったのであり ホッブズの「自然権」とは構成的ルールの範囲内で「どんなことで 時間の計算もなく、学芸もなく文字もなく社会もなく、 つよさ

45

それで人間の生活は、孤独でまずしく、 そして最もわるいことに、継続的な恐怖と暴力による死の危険があり、 (Hobbes [1651], p.89. 邦訳二一一頁)。 つらく残忍でみじかい」

りえないだろう。言語神授説ないしゲーム神授説。 ということは、この契約はやはり〈神〉との垂直的な契約でしかあ

ゲームの構造上不可能である。 ては最も重い〈罰〉。仮に自ら望んで死刑になろうとしている者がいて も、この人生=ゲームのルールとしてこれ以上重い罰を与えることは 〈死刑〉とは、このゲームをやめさせるという、ゲームのルールとし

中山 [二〇一一] を参照

42 41 註27を参照。

43 Suits [1966], p.210

44 であろう。 生や死を人生内部的事柄、 されない(死も善悪無記なので)。この議論の問題点を挙げるとすれば、 も含めたこの世の善悪をすべて「宇宙=自然」の観点から「善でも悪 でもない」とみなすストア派において、自殺は道徳的に悪だとはみな 「善悪無記(アディアポラ)」はストア倫理学の中心概念。 つまり貧富や名誉などと同列に置いたこと 生き死に

て居られないのである。単純なものである」(同二四五頁)。 庫、一九八九年、初出一九四○年、二四四頁)。「私は、いま義務の為 他は無い。金の為に書いているのでは無いようだ。快楽の為に生きて れども、やらなければならぬ。なぜ生きているか。なぜ文章を書くか。 もっとの努力を命ずる。私は、よろよろ立って、闘うのである。 私を、死なせない。義務は、私に努力を命ずる。休止の無い、もっと 病気だって、そんなに変わりは無いと思っている。けれども、義務は、 本能としては、死んだっていいのである。死んだって、生きてたって、 に生きている。義務が、私のいのちを支えてくれている。私一個人の いるのでも無いようだ」(太宰治「義務」、『太宰治全集10』、ちくま文 いまの私にとって、それは義務の遂行の為であります、と答えるより たとえば次を参照。「義務の遂行とは並みたいていの事では無い。け

これはおそらく「ほんとうの勝者はこの私だ」という高らかな勝利

て死んでいったのだろう。 て死んでいったのだろう。 したがって彼は人生=ゲームの「勝者(優越者)」として勝ち誇っては自らの勝利宣言の正しさを証明するものに他ならないと思えただに、怒りをもって彼に死刑判決を下したのは、ソクラテス自身にとった十千民がそれを単なる負け惜しみとして聞き流すことができず宣言であろうが、単なる負け惜しみに聞こえないでもない。しかしア宣言であろうが、単なる負け惜しみに聞こえないでもない。しかしア

47 太宰治の「トカトントン」(一九四七年)という小説には、戦争も芸なんですか。」これは主人公の台詞である。

Suits [1966], p.212.

99 Suits [1978] におけるユートピア崩壊(失楽園)の幻影はこのこと

その典型例。 50 「正義が行われない世界など滅んでしまった方がいい」という感覚も

降りるか)の二者択一であり、中間はない。越論的ゲームとしての人生はプレイするかプレイをやめるか(完全にあく離脱して生きるか」というゲーム内ゲームをプレイしている。超51 たとえば世捨て人も依然として「狭い意味での人生からいかに首尾

して現存在は「生きつづける」のか、それどころか、おのれを「越えり、宗教〉とはこのゲームの意味、つまり〈神〉の意図を知ったと僭称に、原理的に不可知であろう。われわれプレイヤーにせいぜい可能なのは、自分が実際にやっていること、つまり人生がゲームであることの洞察までであろう。「死が、現存在の、つまり世界-内-存在の「終い」だと規定されたからといって、はたして「死後に」なおもう一つり」だと規定されたからといって、はたして「死後に」なおもう一つり、だと規定されたからといって、はたして「死後に」なおもう一つり、できないが、単なるゲームプレイヤーにすぎないわれわれ、死によって、大学教〉とはこのゲームの意味、つまり〈神〉の意図を知ったと僭称して現存在は「生きつづける」のか、それどころか、おのれを「越えして現存在は「生きつづける」のか、それどころか、おのれを「越えして現存在は「生きつづける」のか、それどころか、おのれを「越えれる「悪ない」という。

ger [1925], S.247-248. 邦訳四〇六頁)。 てなんらかの存在的な決定がくだされているわけではない」(Heideg-てながらえつつ」、「不死」であるのかどうかについては、それによっ

ない(他のすべてのゲーム内プレイは原理的に交代可能)。) 自分の〈死〉だけは、他のプレイヤーに交代してもらうことができ

54

53

であるが、今回は論じない。55 これに関連して示唆的なのは、ニーチェの〈永遠回帰〉という思想

目的には決してなりえない。
一方自分の死が目的たりうるのは自分にとってだけで、自他に共通の一方自分の死が目的たりうるのは自分にとってだけで、自他に共通の一人であるが、それはやはり複数のプレイヤーに共通の目的である。ムにおける勝利も排他的であるが、つまりチャンピオンになれるのは5 通常の(ゲーム内)ゲームにおける勝利との違いに注意。通常のゲー

らこそ、失敗は許されないことになろう。いということにはおそらくならない。むしろ、やり直しがきかないかいということにはおそらくならない。むしろ、やり直しがきかないからで反復不可能なので、いずれにせよ成功と失敗の規準がわからないの、仮に人生=ゲームを一人ゲームと考えると、それはおそらく一回限い

……全体としてのモノゴト世界の無化でもある」。山崎[一九九八]、88 「一個体であるこの私の死は、世界内の一個物の滅尽であると同時に

九八六]を始めとする、永井均の一連の著作を参照。39 三一(三)の論点、特に独在的な〈私〉の存在に関しては、永井[

60 拙稿「和辻哲郎『風土』における他者理解について ――「旅行者」と

五三頁、

および註14も参照。

六年、三七―三九頁を参照。いうアプローチ――」、北海学園大学『学園論集』第一二七号、二〇〇

- 「生きることは生きることの外にある目的へ向かう運動、生き終るための運動ではない」(同一五〇頁)。 死によって終る運動(キーめの運動ではない」(細川[二〇〇一]、一四九頁)、「生きることは、
- に、人生がゲームである」という一つの「隠喩」を通じて、人生がゲースと自殺不可能)ということになるのではないか。 声田 [一九九六]、本「様相を呈する」という「相互作用」が生起したという可能性。永本「様相を呈する」という「相互作用」が生起したという可能性。永井 [一九七七]、四一一四二頁を参照。

  「ないる存在であるという点に求められるのではないか。つまり、Sein といる存在であるという点に求められるのではないか。つまり、Sein といる存在であるという点に求められるのではないか。つまり、Sein という「相の下に立ち現われると同時に」、ゲームの方もまた人生的らば、この私は〈存在〉しているだけで人生のテロス(死)を達成している、言い換えると常にすでに「死んでしまっている」につえいるではないか。 一世に入生的が、この私は〈存在〉しているだけで人生の方の方にを示しておく。 大生はゲームである」という一つの「隠喩」を通じて、人生がゲースという「人生はゲームである」という一つの「隠喩」を通じて、人生がゲースにある。